Bernt Frenkel - paradigma vox
La philo en 1 an
7 /144

Philosophes phares

POURQUOI SOCRATE ENERVERAIT-
IL LES GOUROUS DU COACHING ?

Avec la naissance de la démocratie directe vers le Ve siecle av. J.-C, « tous les
hommes libres » peuvent participer aux débats. Persuader devient alors une
compétence utile.

Conséquence : un afflux de sophistes a Athénes et dans d'autres villes. Ils
enseignent divers savoirs, dont surtout les techniques de persuasion et autres
tours de passe-passe argumentatifs aux personnes avides de pouvoir. Avec
une plus grande volonté de persuader que de convaincre.

C'est la que Socrate entre en scéne.

L'oracle de Delphes avait dit que Socrate était le plus sage des Hommes. Mais
comme lui-méme disait qu'il savait seulement qu'il ne savait rien, eh bien, il est
allé tester cette prédiction dans les rues en parlant avec ses concitoyen-nes.

Pour celq, il utilise surtout deux techniques :

- L’ironie socratique (plutét pour ses adversaires). En affirmant qu'il sait qu'il
ne sait rien, il se met dans la position d'un ignorant (lucide). Il laisse les autres
présenter leurs certitudes. Et, par des questions faussement naives, mais
précises, fait craqueler leur pseudo-cohérence pour en révéler les fragilités.

- La maieutique (plutét pour ses disciples). Phénarete, la mére de Socrate est
sage-femme. Il reprend cette image : lui, Socrate, n'engendre pas de nouveaux
savoirs, mais il aide les autres & accoucher de leurs propres idées.

Aujourd'hui, nous glissons vers une culture qui se distancie de la notion de
vérité (cf. post 3/144) et de nombreux sophistes modernes (dont certain-es
travaillent avec sérieux) proposent des grilles de lecture souvent simplificatrices
des nuances du réel.

La maieutique, art du questionnement, s‘avere alors essentielle.



Mais c'est la que nous rencontrons 2 problémes :

- il faut déja oser questionner.

- lorsque nos idées sont attaquées, on endosse souvent ces trois réles :
Prédicateur, je protége mes croyances ;
Procureur, je débusque les erreurs d'autrui ;
Politicien, je réponds pour plaire a la majorité.

Dans ces trois réles, on se met en téte de défendre notre identité. Je tire cette
typologie de Think Again d’Adam Grant.

Or, nous devrions jouer un rdle de scientifique qui, stimulé-e par les contres-
arguments, souhaite approcher la vérité par la discussion collective. Mais,
pour cela, il faut accepter de se remettre en question. Et c'est la que Socrate,
tel un taon, devient insupportable pour les gourous du coaching qui défendent
leur idéologie de réalisation de soi ou de performance. Parfois avec d'autant
plus de force que les fondements de leur profession de foi sont friables.

Pourquoi cela nous intéresse-t-il ?

Le monde professionnel est aujourd’hui saturé de recettes rapides, de
méthodes clés en main, applicables sans réfléchir et de discours performatifs
qui promettent clarté, efficacité et transformation profonde. Socrate, avec le
recul de +2500 années de débats philosophiques, rappelle cette idée presque
subversive : une organisation progresse mieux quand elle pense et pose de
bonnes questions.

Si le pouvoir appartenait & qui détenait les réponses, il appartient de plus en
plus & qui sait poser les questions. Nous nageons dans un océan d'informations,
avec un continent de plastique (généré par slop Al et autres brain rot) qui
devient toujours plus visible.

Dans les organisations, ce ne sont pourtant pas les idées qui manquent,
mais la structure qui leur permet d'éclore : remettre en question sans étre
directement percu-e comme déloyal-e ; la possibilité de dire « je ne sais pas »
sans perdre en crédibilité ; le droit de faire craquer une pseudo-vérité avant
qgu'elle ne devienne une mauvaise décision.

Quand on travaille dans une culture qui valorise la certitude, la performance
et I'assurance, les désaccords deviennent des conflits, les erreurs sont cachées
et l'intelligence collective s'épuise.

Avec philosophie,

- Bernt



