
POURQUOI LA FIN DE LA VÉRITÉ
PROVOQUE-T-ELLE L’EFFONDRE- 
MENT DU COLLECTIF ? 

Bernt Frenkel - paradigma vox
La philo en 1 an
5 / 144

Notions décryptées

Attention. Message important. Je sais : la vérité n’est pas la première notion 
qui nous attire. On préfère demander : Comment réussir sa vie ? Qu’est-ce 
que le succès ? Comment devenir libre ? Qu’est-ce que le bonheur ? Comment 
aimer durablement ?

Toutes ces questions viennent avant : qu’est-ce que la vérité ? La vérité est 
trop abstraite. Trop froide. Trop exigeante, peut-être. Et pourtant. Sans vérité, 
pas de monde commun. 

Depuis 2500 ans, chercher la vérité a structuré la philosophie :
- dans l’Antiquité : une vérité à connaître et à vivre ;
- du Moyen Âge à la Renaissance : l’émergence d’une vérité intérieure ;
- avec les Lumières : une vérité pour toutes et tous ;
- de Kant à Nietzsche : une vérité moderne, instable mais exigeante.

Puis, quelque chose a cédé.

Aujourd’hui, on parle de post-vérité. Pas parce que la vérité aurait été 
réfutée, mais parce qu’elle ne compte plus vraiment. Donald Trump en est un 
symptôme spectaculaire. Lors de sa 1re investiture en 2017, il affirma qu’il n’y 
avait jamais eu autant de monde. C’était faux. Agitation médiatique.

Puis Kellyanne Conway, une de ses chargées de communication, dit sur NBC 
News le 22 janvier que : « ce ne sont pas des mensonges, mais des faits 
alternatifs ». C’est un symptôme : on franchit un seuil.

Si chacun·e décide de ce qui est vrai, il n’y a plus rien à vérifier ou à discuter. 
Et la vérité implose. Pendant 2500 ans, l’humanité a cherché le vrai avec 
obstination. Aujourd’hui, nous commençons à détourner le regard.

Et une question qui rôde dans nos esprits devient explosive :
« Vrai ou pas… au fond, qu’est-ce que ça change ? »
Eh bien tout.



Ça change tout. C’est un enjeu fondamental. Le collectif ne s’effondre pas 
parce que les individus mentent. Il s’effondre parce que la question du vrai 
cesse de compter. La vérité est la condition d’un monde commun habitable. 
Si nous la refusons, nous danserons sur des sables mouvants.

Pourquoi cela nous intéresse-t-il ?

Quand un tel changement s’infiltre dans le vaste monde, il n’est pas pertinent 
de penser que les entreprises y soient étanches. Or quand la vérité indiffère, 
on pourrait observer quatre glissements.

1 | Le réel n’est plus l’arbitre.
Dans une organisation saine, le réel tranche. Les faits résistent. Les résultats 
corrigent les discours. Lorsque la vérité cesse de compter, le réel devient 
un enjeu de narration au lieu d’être arbitre. On court ainsi le risque, face à 
l’autorité, de maquiller les échecs, d’ignorer les signaux faibles, de percevoir 
les alertes comme des actes de déloyauté.

2 | Le désaccord devient menace.
Conséquence : un nouveau statut des désaccords. Sans l’arbitrage du réel, il 
n’y a plus de référence commune. Le désaccord porte alors sur les personnes 
et leurs visions et non sur les faits. Et celle ou celui qui contredit devient le 
problème au lieu de seulement le révéler.

3 | La responsabilité disparaît.
La responsabilité suppose un lien (clair) entre ce qui est dit, ce qui est fait et 
ce qui arrive réellement. N’ayant plus cette base commune, les décisions sont 
évaluées par les récits dans lesquelles elles s’inscrivent.

4 | De la coopération au rapport de force.
Sans vérité partageable, reste la logique du pouvoir. L’emporte alors celle ou 
celui qui peut imposer son récit aux autres, par hiérarchie, par fatigue, par 
margoulinerie, que sais-je.

Que faire ?

La philosophie rappelle qu’une société qui renonce au vrai renonce à sa 
capacité de construire un futur commun, à faire monde ensemble. Veiller la 
vérité, la chérir, l’approcher et en faire un sujet reste donc une façon de faire 
monde commun.

Avec philosophie,

 - Bernt


